Cours Canguilhem - A. Lachaume d'aprés Mme Puig et Graciane Laussucq D'hiriat.

Analyse de I'Introduction: « La pensée et le vivant » (p.11-16)
*
Pour Canguilhem, la connaissance humaine et donc la pensée ont une finalité vitale. Ce sont des fonctions
biologiques parmi d'autres comme la respiration.
L’introduction aboutira a énoncer, dans le dernier paragraphe, la thése défendue par Canguilhem dans tout son
recueil: « Nous pensons, quant a nous, qu'un rationalisme raisonnable doit savoir reconnaitre ses limites et intégrer
ses conditions d’exercice. L’intelligence ne peut s’appliquer a la vie qu’en reconnaissant I'originalité de la vie » p.16

Voici le probléme : peut-on penser (= connaitre, voire modéliser) le vivant sans trahir la vie et la nature ?
Canguilhem veut poser les enjeux et les difficultés relatifs a une connaissance de la vie.

A) §134:a)le conflit entre vie et connaissance, un pb mal posé. b) Pour inscrire la pensée dans la vie, affirmation
d'un but pratique de la connaissance (la pensée doit viser 'accomplissement de la vie) p. 11-12

Commence par une réflexion sur la connaissance : en science, « connaitre, c’est analyser ». Et donne
ensuite une définition trés scientifique de cette analyse: « décomposer, réduire, expliquer, identifier,
mesurer, mettre en équations » (p.11)

Puis l'auteur pose la question, trop rare en épistémologie, de la finalité de la connaissance (= POURQUOI
CONNAITRE ?). Or connaitre ne peut pas étre un but en soi: « on ne vit pas de savoir » p. 11 (connaitre pour
connaitre serait autotéliquel). Si connaitre posséde un sens, il doit étre utile, il ne peut pas étre sa propre
justification : « savoir pour savoir, ce n’est guere plus sensé que manger pour manger, ou tuer pour tuer, ou
rire pour rire ».

- En effet savoir pour savoir est absurde et abstrait => la vie se passe treés bien de connaissance
théorique. (Or la nature analytique de la connaissance consisterait a découper le réel en parties fictives, a
segmenter l'expérience de la nature, en séparant le vivant de son milieu. Mais ce processus intellectuel de
I'analyse comme méthode de connaissance revét un sens uniquement par rapport a la totalité du vivant). La
connaissance, et notamment l'analyse, a un sens quand le savoir est utile au vivant pour organiser sa vie. La
pensée doit assurer la survie de 'homme dans la nature. Ce but, ce n’est pas la jouissance de ce qui est connu
puisqu’on jouit de I'objet avec lequel on est en relation, non pas du savoir qu’on a sur lui (« on jouit non des
lois de la nature mais de la nature »)

- et ce but n’est pas non plus la vie car la connaissance n’alimente pas la vie, elle ne lui donne pas son
sens et son moteur: « et pour tout dire on ne vit pas de savoir ». Au contraire méme, dans l'opinion
commune, la connaissance s’oppose a la vie : car, dans la doxa, la connaissance empéche de vivre (soit qu'on y
voue sa vie, ou bien qu'on découpe le réel en morceaux théoriques, peut-on imaginer).

=> on a alors, vis-a-vis de la connaissance, deux attitudes possibles et opposées, insuffisantes toutes

deux :

ce qu’il appelle « le choix entre un intellectualisme cristallin, c’est-a-dire transparent et inerte, et
un mysticisme trouble, a la fois actif et brouillon » (p.12) : image assez difficile a comprendre car style
elliptique et implicite, mais si on cherche a analyser la métaphore, on peut voir que les caractéristiques
attribuées a chacune des conceptions des liens entre la connaissance et la vie s’opposent : I'intellectualisme est
cristallin et transparent au contraire du mysticisme trouble et brouillon, mais il est inerte au contraire du
mysticisme actif => aucune de ces deux attitudes n’est donc satisfaisante car chacune a un défaut :

- l'intellectualisme, que l'on pourrait qualifier comme le fait de prétendre connaitre pour connaitre
(approche théorétique du savoir), a le défaut de n’étre pas vivant, il est inerte car il ne change rien a la vie du
vivant, il est dévitalisé, il nie la vie (savoir > vie) ;

- le mysticisme, que 'on pourrait qualifier comme le fait de vénérer intuitivement la vie comme une
force transcendante et de prétendre que cela suffit comme seule connaissance d’elle-méme sans aucune
démonstration discursive, n’est de son coté pas coupé de l'action, mais insuffisant intellectuellement
(« brouillon »). (vie> savoir mais sans aucune étude de la force de vie)

Pour le dire autrement, il faut éviter 2 écueils relatifs a une connaissance par un vivant:

- Refus de s'égarer dans l'abstraction : refus d'un positivisme rationaliste ou le biologiste oublierait qu'il est lui-
méme vivant & réduirait la vie a du non-vivant, a du mécanique. Or la pensée humaine ne transcende pas la vie car la
pensée reste la pensée d’'un étre lui-méme vivant. Donc I'étude scientifique doit se rapprocher du processus vital.

! L'autotélisme, mot composé des racines grecques avzoc / autés (« soi-méme ») et zéloc / télos (« but ») et signifiant « qui est sa
propre finalité », est une activité entreprise sans autre but qu’elle-méme.


https://fr.wiktionary.org/wiki/%CE%B1%E1%BD%90%CF%84%CF%8C%CF%82
https://fr.wiktionary.org/wiki/%CF%84%CE%AD%CE%BB%CE%BF%CF%82
https://fr.wikipedia.org/wiki/Th%C3%A9orie_de_l%27activit%C3%A9

- Mais inversement, refus de célébrer la vie sans la connafitre scientifiquement. Canguilhem réfute également un
vitalisme non scientifique, qui expliquerait le vivant a partir d’un principe vital métaphysique, non observable par
expérience.

Il faudra donc saisir la raison comme un moyen donné par la vie a I'étre humain pour connaftre scientifiquement le
vivant sans oublier sa spécificité : on se dirige vers la these du « rationalisme raisonnable»

Or soutient que ce conflit tient en fait a ce que le probléme est mal posé [déformation professionnelle du
prof de philo] : « le conflit n’est pas entre la pensée et la vie dans ’'homme » (= est-ce que la connaissance
empéche de vivre et est-ce que la vie se passe de connaissance ?) mais le conflit réel est « entre ’homme et le
monde dans la conscience humaine de la vie ». Expression difficile mais qui signifie que c’est la conscience
humaine qui créé une séparation entre ’homme et le monde, celle-ci n’existe pas dans I'absolu, elle existe en
I’homme. La conscience humaine introduit un écart (= a quel point 'homme a-t-il raison de prendre du recul
face au vivant pour I'examiner?) [» citation que I'on pourra utiliser dans les sujets ou 1'on examine I'homme
face a la nature puis en son sein]

En effet, Canguilhem définit la conscience comme « le décollement de ’'homme et du monde, qui permet le
recul, I'interrogation, le doute (...) devant I'obstacle surgi 5P;&é» => la pensée, c’est la capacité de la conscience
humaine a prendre de la distance vis-a-vis du monde dans lequel elle vit pour le prendre comme objet, pour s’en
rendre extérieur, le considérer face a face (capable de faire abstraction du fait qu'il appartient a la nature pour la
connaitre totalement). Mais cet éloignement n’est que temporaire car justement, ce que cherche la connaissance, c’est
a essayer de réduire I'écart entre 'homme et le monde, pour essayer de mieux y adhérer. Canguilhem définit ainsi la
connaissance comme «la recherche de la sécurité par réduction des obstacles », comme «une méthode
générale pour la résolution directe ou indirecte des tensions entre '’homme et le milieu p. 12 ». Il faut cerner la
finalité du connaitre («définir ainsi la connaissance c’est trouver son sens dans sa fin»): trouver « un nouvel
équilibre avec le monde », « une nouvelle forme et une nouvelle organisation de sa vie ».

La connaissance méme analytique n'est qu'un moyen pour accomplir la fin de mieux vivre, ce n'est pas une fin en soi.
=> Canguilhem réfute la I'attitude philosophique qu’il avait appelée « I'intellectualisme cristallin » consistant a
affirmer que la connaissance ne se vise qu'elle-méme, se passe de la vie: non, soutient-il, si 'on cherche a
connaitre, c’est dans I'idée que cette connaissance va nous permettre de mieux vivre, elle est « en vue d’aider
I’homme a refaire ce que la vie a fait sans lui, en lui ou hors de lui ».

On le voit, Canguilhem définit ici I'activité vitale comme le fait pour le vivant de chercher a résoudre les

problémes gu'il rencontre, mieux vivre (finalité pratique de la connaissance, cela ne sert pas a rien, cela sert a

mieux survivre, on pense évidemment au lien entre connaissance du corps humain et médecine).

D’oul une définition renouvelée de la connaissance de la vie ( supprimant le préjugé d’un conflit entre vie et
connaissance): « il n’est pas vrai de dire que la connaissance détruise la vie, mais elle défait 'expérience de la

vie, afin d’en abstraire, par I'analyse des échecs, des raisons de prudence (...) et des lois de succes éventuels ,

en vue d’aider '’homme a refaire ce que la vie a fait sans lui, en lui ou hors de lui ».

On comprend que si connaitre et penser s’inscrivent dans la vie pour l'organiser, la conception de certains
scientifiques positivistes faisant de la vie « une force mécanique aveugle et stupide » est absurde et trahit le
préjugé de séparer la conscience humaine du monde. (La personnification méme qui est a 1'ceuvre dans ces deux
adjectifs dégradants montre que la quéte de sens est inhérente a la force de vie, les positivistes méprisants se
contredisant eux-mémes). La vie des autres espéces vivantes a peut-étre un sens méme si ce n'est pas selon notre
mode de connaissance.

B) §5 a 6: critique de 'anthropocentrisme comme prétention humaine a se proclamer juge de la vie p. 13-14.

Dans cette facon d’étudier le vivant, on aboutit, dénonce Canguilhem, a considérer la vie comme une
« force mécanique, aveugle et stupide » parce qu’on plaque notre rapport au monde (cet écart entre 'homme et
le monde qui caractérise la conscience humaine) comme la mesure de la valeur du rapport au monde de toutes
les autres espéces vivantes (alors que chacune a en réalité un rapport au monde différent) et qu’on voit bien
que les autres vivants, les animaux et les plantes, n'ont pas les mémes capacités de réflexion et de
raisonnement.
-Mais c’est la une conception anthropocentrée : « sans doute ’animal ne sait-il pas résoudre tous les problémes
que nous lui posons, mais c’est parce que ce sont les notres et non les siens » => c’est en fait établir une échelle
de valeurs dans les rapports au monde des différentes espéces vivantes et considérer que la pensée et la
connaissance sont des rapports au monde qui sont supérieurs a ceux des autres espéces, au lieu de voir que c’est, plus
simplement, la facon dont la vie s’est développée chez I'étre humain. Il n'est pas siir que la pensée soit une faculté
supérieure aux facultés des autres vivants! Or évaluer l'intelligence d’une espece animale a partir de notre




intelligence humaine, c’est faire de l'intelligence humaine la norme des facultés de toutes les autres espéces, ce qui est
erroné. Canguilhem dit par une question rhétorique un peu ironique qu'un étre humain ne sait pas faire un nid, ni
une toile d’araignée. Pensée et connaissances ne sont donc pas des critéres objectifs, des étalons de mesure de la
valeur des autres expériences ou rapports au monde des autres especes. Dans chaque espéce la vie se développe
d’une certaine fagon.

- C’est de plus une conception un peu erronée parce c’est oublier que la pensée humaine n’est pas si supérieure aux
rapports au monde des autres especes parce qu’elle aussi dépend des besoins de 'homme et des pressions du
milieu => elle n’est pas si libre et indépendante de toute nécessité qu’elle le croit ou veut se le faire croire. L’homme
ne doit pas ironiser ou regarder avec pitié les especes considérées comme « infra-humain[e]s ».

Méme les préhistoriens (= spécialistes de la Préhistoire) qui voient la trace de 'homme quand ils trouvent un outil
savent qu'il a été créé comme une aide a la vie et non pour de la recherche fondamentale...

La posture surplombante engendre une attitude ambivalente (admiration ou condescendance pour la vie). Mais la
connaissance p. 14 est « fille de la peur humaine (étonnement, angoisse) 2» => on voit donc bien qu’elle ne se vise
pas elle-méme, mais qu’elle vise la vie puisqu’elle vise de permettre a ’homme un nouvel équilibre avec le monde,
comme le font aussi, dit-il (p. 13) la religion et I'art. La religion ou I'art ne dévalorisent pas la vie mais indiquent une
recherche d'harmonie avec la nature, que rate la science s’érigeant comme juge

(Canguilhem ne reprend donc pas a son compte la posture de "l'art pour l'art”, et il pense que pour un "esprit
sincerement religieux" la religion poursuit "la transfiguration de la vie", c'est-a-dire n'est pas la pour "déprécier la
vie" au nom d'un au-dela qui serait seul valable, mais donne déja a cette vie un rayonnement supplémentaire qui la
transforme. Religion et art reléveraient de la méme recherche pour retrouver 1"'accord sans probléeme entre des
exigences et des réalités"”, soit parce qu'il "a perdu” (s'il existait dans un Eden originel ?) soit parce qu'"il pressent
que d'autres étres que lui le possédent” -les animaux semblent avoir des ressources plus ajustées que 'homme
pour répondre aux pressions de leurs besoins).

-> inscrire la connaissance dans la vie, c’est admettre une certaine relativité des espéces vivantes quant a la valeur
de leurs différents rapports au monde. (imaginons par ex, quand 'homme fait des expérimentations sur les animaux
et veut qu’ils résolvent des pbs qui ne sont pas les leurs, mais qui sont des pbs proprement humains, il faut qu'il
recontextualise)

Si Canguilhem critique la prétention de la science a s’ériger comme valeur de toute expérience de la nature, faut-il
renoncer a une approche scientifique du vivant?

C) §7 a 9: les conditions de possibilité d'une connaissance scientifique de la vie p. 14-16
Comment donc avoir une connaissance scientifique de la vie qui ne déprécie pas celle-ci ?

On I'a vu, le probleme de l'attitude positiviste (= I'approche uniquement analytique) est, selon Canguilhem,
'attitude du scientifique, qui oublie qu’il est un vivant et que la science est donc une partie de la vie, un produit de la
vie, englobée par elle.

Il faut donc changer d’attitude et Canguilhem réfléchit aux conditions permettant d’avoir une réelle

connaissance scientifique de la vie.

Il en donne une en examinant une antinomie entre le vivant et la pensée : « La vie est formation de
formes, la connaissance est analyse des matiéres informées » => a ses yeux dongc, la vie produit des formes,
elle donne forme a une matiere de I'intérieur en un acte unique et indivisible ; alors que la science, elle, est une
analyse de ces formes : en effet, elle ne peut pas rendre compte du mouvement de ces formes, du fait qu’elles
sont vivantes. Hétérogénéité ontologique entre science et vie. Canguilhem s’inspire ici d’Aristote (union forme
et matiere = hylémorphisme) et de Bergson.

Ce qui ne va pas est que la science cherche a analyser ces formes en les décomposant, elle cherche a « déterminer les
composantes » dit-il. Or, affirme Canguilhem « les formes vivantes (sont) des totalités dont le sens réside dans
leur tendance a se réaliser comme telles au cours de leur confrontation avec leur milieu » => phrase difficile
mais dont on peut retenir comme idée-clef qu'une forme vivante est un tout (= une réalité indivisible qui s’auto-

% Topos de la philosophie que I'étonnement est la racine de la philosophie : Allusion & Platon « D’un philosophe ceci est le pathos :
I’étonnement. Il n’existe pas d’autre origine de la philosophie. » ( Théétete, 155 d) et Aristote « C’est, en effet, 1’étonnement qui
poussa comme aujourd’hui, les premiers penseurs aux spéculations philosophiques. Au début, leur étonnement porta sur les
difficultés qui se présentaient les premicres a 1’esprit ; puis, s’avancant ainsi peu a peu, ils étendirent leur exploration a des
problémes plus importants, tels que les phénoménes de la Lune, ceux du Soleil et des étoiles, enfin la genése de 1’Univers. »
(Métaphysique, Livre I, 2, 982b : avec une conclusion contraire a la démonstration :le savoir est contemplatif et non a des fins
utilitaires)


https://fr.wikipedia.org/wiki/Th%C3%A9%C3%A9t%C3%A8te_(Platon)
https://fr.wikipedia.org/wiki/M%C3%A9taphysique

produit, s’accomplit dans sa confrontation avec son milieu) et et que la décomposer ne peut permettre de la
connaitre : « elles peuvent étre saisies dans une vision, jamais dans une division » écrit Canguilhem. Le vivant
est une synthese tandis que la connaissance est une analyse. Il y a un sens des formes vivantes._Une connaissance
proprement biologique doit rendre compte du sens des fonctions biologiques qu’elle étudie.

= Solution : pour qu’'une étude soit biologique, il faut donc qu’elle tienne compte du sens des fonctions
qu’elle étudie, en rapportant celle-ci a la totalité de I'organisme qu’elle étudie, sinon elle est simplement
une réduction du vivant a de la matiére physico-chimique (cf un bilan énergétique, les lois du
conditionnement du réflexe). Il écrit : « seule la représentation de la totalité permet de valoriser
les faits établis en distinguant ceux qui ont vraiment rapport a I'organisme et ceux qui sont, par
rapport a lui, insignifiants ». Cf citation de Claude Bernard : les différents éléments d’'un organisme ne
sont pas de simples associés et leur union est plus que I'addition de leur parties séparées.

= Il va donner deux exemples de ce type d’étude biologique qu’il s’agit d’encourager ou de pratiquer :

- lalimentation: il s’agit d’essayer de comprendre pourquoi le vivant, «a apports
énergétiques équivalents », va choisir dans son milieu telle espéce ou essence pour s’en
nourrir

- le mouvement: si on ne prend pas en compte l'orientation du mouvement, cela fait du
mouvement de la vie un mouvement simplement physique.

Canguilhem décrit la fascination de Claude Bernard pour « les sciences physico-chimiques »p16 et il rapporte les
conditions de possibilité d’'une connaissance scientifique de la vie a Kurt Goldstein (1878-1965), dont il reparlera
ensuite.

A la fin de lintroduction Canguilhem énonce sa thése: élaborer un «rationalisme raisonnable » (ni
«intellectualisme cristallin » ni « mysticisme trouble »). Ce rationalisme raisonnable doit avoir conscience que la
connaissance humaine s’inscrit dans la vie.

Pointe finale : Canguilhem recommande aux biologistes de faire preuve de naiveté par rapport a la nature en
sachant se « sentir béte », cad ne pas se croire au-dessus de la nature dont il fait partie (référence inversée a Blaise
Pascal, Les Pensées « L’homme n’est ni ange ni béte, et le malheur veut que qui veut faire 1’ange fait la béte. ») avec
syllepse sur "béte" (animal/stupide).

CL : idées-clefs de cette introduction : la connaissance de la vie est importante pour la vie car elle permet de
mieux vivre. Mais il est difficile de connaitre le vivant scientifiquement sans nier la spécificité de la vie et
aboutir donc, en I'étudiant de l'extérieur, a le réduire a de la matiére inerte. Il faut réussir a prendre en compte,
dans nos modélisations de la vie, ce que le vivant pense et ressent de la vie, I'expérience qu'il en fait :
«l'intelligence ne peut s’appliquer a la vie qu’en reconnaissant I'originalité de la vie. La pensée du
vivant doit tenir du vivant I'idée du vivant ».

Proposition de corrigé de l'introduction en 200 mots (+/-10%):

La connaissance justifierait son existence par sa seule pureté. C'est un peu vite oublier qu'elle s'exerce au
détriment de la jouissance. De la a dire que la connaissance méprise la vie ; que la vie se rit de la connaissance, il n'y
aqu'un pas. 49

En réalité, si conflitil y a, c'est entre I'hnomme et son milieu dont I'hnomme cherche a surmonter les obstacles.
La connaissance ne nie donc pas la vie, elle en détricote I'expérience in vivo. Il est ainsi faux de considérer la vie
comme une force aveugle, mécanique. L'ingéniosité animale, volontiers méprisée par la science, en est la preuve. En
refusant de se voir comme un moyen, la science ravive I'idée d'un conflit entre vivant et connaissance. 131

Ainsi, engendrée par la peur, la connaissance doit non pas lui tourner le dos mais en faire I'occasion d'une
maitrise libre et accrue de la vie. 159

Or, a vouloir seulement examiner les parties, la connaissance achoppe a saisir la vie comme tout. Loin de
mépriser I'exercice de la science biologique, cette perspective reconnait au contraire pleinement son intérét au
service du sens de la vie. Pour ce faire, elle doit inventer sa voie propre et rester a I'écoute de I'originalité de la vie.
[219 mots]



